

# HEPKORL BL HECOTHOME

Приходская газета церкви преподобного Серафима Саровского и «Обители Веры и Милосердия» в п. Песочном Санкт-Петербурга. Издается по благословению настоятеля протоиерея Игоря Филина



«Церковь въ Песочномъ» № 102

7 января

2019 г. от Р.Х.

## с рождеством христовым!

«Родила одна Жена без мужа, потому что Рожденный был чужд тления. Родила Дева, потому что Он — источник чистоты; не познав сласти, послужила Она деторождению, потом что произвела Побеждающего страсти» (прп.Ефрем Сирин).

«Горнее рождение Его — истинно и дольнее рождение Его — неложно, истинно родился Он как Бог от Бога, истинно родился Он как человек от Девы. ...Не теряя Божества, Господь стал человеком, и с другой стороны, не чрез постепенное преспеяние из человек сделался Богом, но будучи Словом, Он стал плотью, так что естество Его осталось неизменным по своему безстрастию»» (свт. Иоанн Златоуст).

«Сын Безначального Отца, Сын истинный благоволил назваться Сыном Давидовым, чтобы тебя сделать Сыном Божиим, благоволил назвать раба отцом, чтобы тебе рабу сделать Отцом Владыку» (свт.Иоанн Златоуст).



# БОГ ВОЧЕЛОВЕЧИЛСЯ, ЧТОБЫ ЧЕЛОВЕК ОБОЖИЛСЯ



орогие, братья и сестры, мы сегодня празднуем Боговоплощение. Сошедший на землю Господь наш Иисус Христос вступил с нами в благодатное сродство, «не стыдяся братию

нарицати нас» (Евр.2.11). Бог вочеловечился, чтобы человек обо жился. Младенец Христос появляется в

вертепе, в яслях для того, чтобы стать нашим Спасителем. И Он пребывает с тех пор меж людей, кто верует в Него, кто следует за Ним. Но, чтобы нам быть достойными этого высокого общения и союза, необходимо удаляться от тьмы греха и приближаться к свету веры, благочестия и добрых дел.

Я как-то прочёл откровение митрополита Антония Сурожского о том, как он уверовал в Бога. И мне очень 
понравилась эта жизненная история. 
Владыка рассказывает, что он начал 
читать Евангелие и... увидел перед 
собой Христа. Не глазами, конечно. 
Он его почувствовал. Он вдруг ясно 
понял, что все события были реальны, и всё, что написано в Евангелие — истинная правда. Так он и прожил свою 
жизнь — видя перед собой Христа и 
стараясь жить так, чтобы не стыдно 
было называть себя христианином.

Вот и я вам, мои дорогие, хочу сегодня пожелать быть добрыми истинными христианами. Христианами, для которых Бог есть Любовь, а Иисус есть наш Спаситель. И, нося в своём сердце благодарность за такую Божественную Любовь, мы должны благодарить Бога за всё. А, понимая своё недостоинство, должны искренне каяться и стараться, не смотря ни на что, исправить свою жизнь. И тог-

да, когда наступит время предстать нам перед Христом и перейти в жизнь вечную, мы сможем, по крайнеё мере, в своё оправдание сказать: «Господи, я старался жить по совести, всё остальное возлагаю на Твоё милосердие. Как благословишь мне в вечности пребывать, так для меня и будет хорошо». Ну, а сегодня, пока наша жизнь ещё продолжается здесь, на земле, мы должны



быть, всё-таки не последними грешниками, а постараться быть хотя бы в задних рядах грешников. Мы должны стараться никого не осуждать. «Не судите, да не судимы будете», — сказал Христос, нам с вами сказал! Ибо, взирая на грехи человеческие, каждый из нас должен понимать, что они и нам не чужды. А вот когда мы видим добрые дела любви и милосердия, мы должны стараться быть не хуже этих добрых людей. А

быть не хуже этих добрых людей. А если и здесь нам есть в чём себя укорить, то будем не только укорять, но и исправляться.

Святая Церковь ныне напоминает нам, что наше жительство — на небесах, откуда пришёл к нам Господь, Спаситель! И дабы достойно войти туда, нам необходимо принести дары Богомладенцу по примеру волхвов. А лучшими дарами по словам апостола Павла являются: «любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (Гал.5.22-23).

Настоятель храма прп.Серафима Саровского в пос.Песочный протоиерей Игорь ФИЛИН

#### САМЫЙ ЛУЧШИЙ НА ЗЕМЛЕ РЕБЁНОК

Он глаза Свои открыл спросонок В эту ночь святую Вифлеема. Самый лучший на земле Ребёнок — Он пришёл нас вывести из плена. Самый лучший, самый непохожий, Самый сладкий, самый непонятный. Вечный Бог из плоти и из кожи, В эту ночь пришёл. Невероятно! Ветер пел, а то звучал сиреной, Пастухи к Младенцу поспешили. Эти ясли — Центр всей Вселенной, И над ними Ангелы кружили. Сергей РОМАНОВ



## другого спасителя не надо ожидать, его не будет

**М**итрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий обратился к пастве с архипастырским словом: «Смысл великого события Крещения Господня выражен в тропаре: «Во Иоркрещающуся Тебе. Господи, Троическое явися поклонение». На Иордане, мы видим, впервые уча-

ствуют в этом событии все три Лица Единого Бога — Святой Троицы. Господь наш Иисус Христос входит в иорданские воды и совершает молитву Богу Отцу о спасении рода человеческого. Во время молитвы отверзаются Небеса, которые были закрыты для людей на протяжении пяти с половиной тысяч лет после того, как наши прародители своим грехопадением закрыли вход в Царствие Небесное. Господь открывает Небеса, и оттуда Дух Святой в виде голубя сходит на Спасителя. Голос Отца Небесного свидетельствует, что Иисус Христос из Назарета— не просто человек, а Богочеловек, Сын Божий, в котором благоволение Отца Небесного.

Это был голос не только Иоанну Предтече и народу, а всему роду человеческому, всем племенам и народам. Господь этими словами утверждает: вот Мой Сын, запомните! Кроткий смиренный — Он здесь, на Иордане! Другого Спасителя не надо ожидать, его больше не бу-дет. Это единственный Сын Мой, Он пришёл,



человеческие и открыть всем людям Парствие Небесное. Мы сегодня прославляем Святую Троицу на Иордане, благодарим Господа за то, что Он открывает нам врата в Царствие Небесное. Мы все крестились, облекались во Христа, и нужно так идти по жизни. чтобы не миновать небесных обителей, которые

во множестве уготовал Господь любящим Его. Сегодня, в утешение нам, Господь совершает ещё одно чудо — даёт освящённую воду, которую мы храним в течение года, и пользуемся ею во исцеление своих безчисленных греховных ран. болезней. Вода помогает освящать

Прихожанам этого храма желаю быть достойными сынами и дочерьми Отца нашего Небесного. Люди должны брать с вас пример, видеть в вас любовь и старание подражать в этой любви Святой Троице»

жилища и всякую вещь, изгонять бесов.

†††
Крещение Господне, или Богоявление — христианский праздник, установленный в честь крещения Иисуса Христа в реке Иордан Иоанном Крестителем. Описание события Крещения дано у всех четырех евангелистов (Мф.3.13-17; Мк.1.9-11; Лк.3.21-23; Ин.1.33-34). Праздник называется ещё днём Просвещения и праздником Светов — от древнего обычая

совершать накануне его (в навечерие) крещение оглашенных, которое является, в сущности, духовным просвещением. В Православ-



ной Церкви праздник принадлежит к числу двунадесятых и завершает рождественские

## «КТО НЕ РОДИТСЯ ОТ ВОДЫ И ДУХА, НЕ МОЖЕТ ВОЙТИ В ЦАРСТВО БОЖИЕ» (Ин.3.5)

Тайна Крещения есть дверь Божией благодати. Если не крестимся, даже Кровь Сына Божия не спасёт нас. Если же крестимся, получаем оставление грехов, становимся сообщниками заслуг Христа, Сына Божия, призванными ко всему закону христианскому, а особенно же к благоговейному Причащению Тела и Крови Христовых под видом хлеба и

вина. *Свт.Димитрий Ростовский.* **—**Пришёл Господь и ту славу и свет, какие погубил Адам преступлением заповевозвратил ему Крещением. Прп.Ефрем Сирин.

ВО ОБРАЗ СМЕРТИ И ВОСКРЕСЕНИЯ ХРИСТА

∎Что для Христа Господа были Крест и гроб, то для крещаемых есть Крещение; и как Христос умер Плотию и воскрес, так и мы умираем греху и воскресаем для добродетели силою Божией. Прп.Симеон Новый Богослов.

■Крещением сообразуемся смерти и Воскресению Христову. Ибо как Христос умер за греми нашим и то так мы в Крещении умираем греху, которым духовно умерщвлены были, и восстаем духовно, и начинаем жить для Бога. Умер Христос — умертвился и грех наш. Погребен Христос — погребен и грех наш. Восстал Христос от мертвых умертвилась и смерть наша, как поёт Церковь в день святой Пасхи: «Смерти празднуем умерщвление» (Песнь 7-я), и даровано нам «ныне духовное» восстание от смерти греховной, которое совершается верою в воскресшего Христа и Крещением. *Свт.Тихон Задонский*.

ОТРЕЧЕНИЕ ОТ САТАНЫ

«Отрекаюсь сатаны и всех дел его». Каких дел? — Блуда, прелюбодеяния, нечисто-лжи, воровства, зависти, гадания, ворожбы, раздражительности, гнева, хулы, вражды, ссоры, ревности. Отрекаюсь пьянства, празднословия, гордыни, празднолюбия. Отрекаюсь глумления, бесовских песен, вызывания духов... Нет и времени перечислить все. Отрекаемся всего, именуемого худым, что ненавидит Бог. *Прп.Ефрем Сирин.* 

Крещением изглаживается первородный грех и грехи, сделанные до Крещения, отнимается у греха насильственная власть над нами. *Епископ Игнатий* (Брянчанинов).

**КРЕЩЕНИЕ — ЗАВЕТ С БОГОМ** О ЖИЗНИ ПО ВОЛЕ ЕГО

Апостол Павел в послании к Тимофею, сыну своему, говорит: «Если с Ним (Господом Иисусом) умерли, то с Ним и оживём; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречёмся, и Он отречётся от нас» (2Тим.2.11—12). Кто же эти отрекающиеся от Него, как не те, которые последуют плотской греховной воле падшего естества? Именем Господа Иисуса в святом Крещении даровано нам отпущение грехов,



но враг наш, по зависти и ненависти к Нему, опять связал нас грехом. Господь же наш Иисус Христос, зная злобу демонов, которою они заразились против человека с самого сотворения его, приложил к дару Крещения дар Покаяния, действующий до последнего издыхания нашего. Если бы не было Покаяния, не

было бы спасающихся. *Прп. авва Исаия.* **—**Кто по принятии благодати Крещения делает лукавые дела, тот отпал от благодати, и Христос нимало не поможет ему, пребывающему в грехе. Прп. Ефрем Сирин.

Если возрождаемые святым Крещением, освободившись от рабства и сделавшись свободными, не послушают по своей воле врага нашего, диавола, то этот лукавый ника-ким способом не может поселить в них какоелибо зло. Прп.Симеон Новый Богослов.

КРЕЩЕНИЕ МЛАДЕНЦЕВ

Кто отвергает необходимость Крешения новорожденных детей или говорит, что хотя они крещаются во отпущение грехов, но от прародительского Адамова греха не заимствуют ничего, что надлежало бы омыть банею пакибытия (из чего следовало бы, что образ Крещения во отпущение грехов употребляется над ними не в истинном, но в ложном значении), тот да будет анафема. Сказанное апостолом: «Одним человеком грех во-шел в мир, и грехом смерть, так и смерть

перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили» (Рим.5.12), подобает понимать не иначе чем всегда понимала Кафолическая Церковь, повсюду распространённая, ибо, по этому правилу веры, и младенцы, которые сами ещё не могли сотворить никаких грехов, крещаются истинно во отпушение грехов, чтобы через второе рождение очистилось в них то, что они приняли от ветхого рождения. Правило 124 Карфагенского собора.

■У тебя есть младенец? пе давай времени усилиться повреждению; пусть освящён будет во , тебя есть младенец? Не дамладенчестве и с малых ногтей посвящён Духу. Ты боишься печати, по немощи естества, как малодушная и маловерная мать? Но Анна и до рождения обещала Самуила Богу, и по рождении вскоре посвятила, и

воспитала для освященной ризы, не боясь человеческой немощи, но веруя в Бога. Свт.

ИСКУШЕНИЯ ПОСЛЕ КРЕЩЕНИЯ

Искушения ни на кого так не восста-ют, как на тех, которые получили Духа Святого. И Господь наш, когда по Крещении сошёл на Него Дух Святой в виде голубя, изведён был Духом в пустыню, и был искушаем диаволом, который испытал Его всеми искушениями, но ни в чём не успел против Hero... Так и всех, приемлющих Духа, борющихся и побеждающих, Дух Святой Укрепляет и подает им силу побеждать всякое искушение. Прп.Антоний Великий.

Из Энциклопедии изречений Святых отцов и учителей Церкви по различным вопросам духовной жизни





редставим, что человек ocoгрешен одержим всястрастями. захотел избавиться от этого тяжкого груза. Он идёт в церковь и спрашивает у священника совета, как быть, с чего начать? И, скорее всего, священник

предложим ему серьёзно подготовиться и исповедоваться. Но тут возникает вот какой вопрос: ведь есть Бог, Кото-

рый и мысли и дела наши все знает наперёд, так для чего же человеку обременять свя-щеннослужителя изложением своих мерзостей? Ведь если я в душе искренне сожалею о своих грехах, я могу сказать об этом прямо Богу в любом месте и в любое время, пример, дома, упав на колени перед иконой Спасителя. А потом я приду на службу и причащусь. Что меняется от того, что я иду именно в храм и произношу рассказ о своем зле вслух? Этот обряд с негромким разговором, часто после стояния в долгой очереди, покрывание головы епитрахилью, неужели он так обязателен? Отвечает настоятель храма прп.Серафима Саровского в пос.Песочный протоиерей Игорь ФИЛИН.

Видите ли, человек существо сложное, и в грехе участвуют многие структуры этого существа... Если бы грех совершался только на уровне сознания, то, может быть, и хватило бы искренне пожалеть о нём и сказать: «Господи, помилуй!» И, конечно, человек может и должен обратиться прямо к Богу с покаянием. Но! одновременно с этим опыт однозначно показывает, что если человек ограничивается только этим обращением, то потом он очень легко попускает себе тот же самый, или похожий, грех. У человека, в особенности у современного человека, слово и дело могут очень далеко отстоять друг от друга.

Приведу пример. Как-то, возвращаясь из поездки в монастырь на острове Валаам, я решил заночевать в Приозерске на монастырском подворье. И вот иду я от пристани к подворью, одет в подрясник... Суббота... И тут как нарочно, не один и не два, а три или даже четыре человека бросались ко мне на улице и заявляли, что каются в пьянстве. Один так прямо в ноги бухнулся: «Отец! Прости! Пью! Как мне остановиться, я ведь погибаю?!» Его спутница пыталась увлечь мужчину за собой, но он отмахивался от неё и упорно говорил о своём раскаянии.

Всем им я отвечал одинаково: я говорил, что такое покаяние просто замечательно, однако, завтра им надо обязательно прийти в храм, чтобы получить настоящую помощь и отвязаться от этого греха. И все они клятвенно обещали быть в храме. И что же? Не пришёл

ни один... Наверное, то был просто какой-то эмоциональный порыв. Может быть, в состоянии алкогольного опьянения человек иногда становится более чувствительным. Поскольку он всё равно уже пьян и воля его расслабле на, то лукавый как бы приотпускает поводок пусть мол, «поиграет» в покаяние. Хотя человек бывает по-своему искренен в таких случаях. А наутро состояние меняется, поводок становится короче, человеку надо на работу или надо опохмелиться. Он либо вовсе отказывается от намерения идти в храм, либо откладывает этот поход на неопределённое время. И к сожалению, это очень распространенное явление, когда человек всё откладывает приход в храм, а в результате

так и не может до него добраться. И такое поведение не только с пьянством связано.

Грех поражает и душевный, и духовный, и телесный планы человеческой личности. И вполне закономерно, что покаяние должно также происходить на всех планах. И наша речь, и наш стыд, который мы преодолеваем, говоря о грехах священнику — это, соб-ственно, и есть душевно-телесный уровень, необходимая часть «курса лечения». Может показаться странным, что человеку перед священником стыдно, а перед всеведущим Богом нет. Но дело в том, что человек Бога представить не может, полнота общения с Богом прервана, а вот непосредственное

# HYXHA 1 46VORERA ИСПОВЕДЬ?

общение с человеком (священником) пробуждает стыд, усиливает восприятие безобразия своих грехов. Преподобная Мария Египетская восемнадцать лет провела в пустыне, борясь с искушениями, но ведь прежде чем уйти в пустыню, она пришла в церковь на берегу Иордана, принесла покаяние, исповедалась и причастилась Святых Тайн.

Сам факт прихода человека на исповедь есть факт доверия к Богу, т.е. человек доверяет Церкви, потому что верит в её Божественное происхождение. Это — ступень на лестнице истинной веры.



Исповедь не просто обряд или традиция, прежде всего, это необходимая часть великого, святого Таинства Покаяния. В Таинствах Сам Бог, несмотря на все наши падения и мерзости, таинственным, непостижимым для нас образом, производит с человеком некие действия, освобождающие его от власти греха, от власти тёмных сил не только по духу, но и по плоти. Бог делает это через Своего служителя (священника).

Обязательность и спасительность покаяния и исповеди целиком основываются на словах Господа Иисуса Христа, обращённых к апостолам: «Сказав это, дунул, и говорит им: примите Духа Святаго: Кому простите грехи, тому простятся; на ком

оставите, на том останутся» (Ин.20.22-23). Таким образом, через своих святых учеников Господь передает и Своим священнослужителям возможность и право вязать и отпускать грехи по Его всесильной благодати. Ведь мы, православные священники, наследуем рукоположение в сан по непрерывной «цепочке» от святых апостолов. И через нас действует благодать Божия.

Конечно, и сам священник должен находиться на должном духовном уровне, чтобы увидеть глубину покаяния человека и почувствовать, что Бог прощает. Только тогда он сможет однозначно сказать, что человек свободен от греха. В противном случае есть

большая вероятность, что исповедь может пройти впустую... Да, священник скажет: «Прощаю и разрешаю», но Бог может и не простить. Здесь дело не только в возрасте и опыте пастыря, главное — его личный ду-ховный уровень, мера благочестия. Надо\_сказать, что в дореволюци-

онной России исповедовать мог вовсе не каждый священник, но только имеющий определённый опыт, показавший определённые способности к духовничеству, ведущий истинно благочестивую жизнь и получивший специальное благословение от священноначалия. Это, конечно, идеальный вариант.

Впрочем, если мы вспомним историю России, то и это не спасло нас от развала и бедствий. Все эти обязательные исповеди раз в год, когда потом выдавалась справка для представления по месту работы или учебы, что, мол, человек исповедовался и причастился, ни к чему, кроме фор-

мализма, привести не могли.

Но уровень благочестия, нравственный уровень народа зависит не только от пастырей, но и от пасомых. Многие гимназисты и чиновники, и военные приходили на ис-поведь и Таинство Причастия, только чтобы получить справку, без которой затруднялось успешное окончание гимназии или продвижение по службе. А за этими действиями очень часто стояло пренебрежение и легкомыслие. Пришёл Великим постом, сказал что-то на исповеди, получил нужное свиде-- и с плеч долой, из сердца вон. Вышел из храма и преспокойно тельство

продолжил грешить

Сейчас мы живём в период возрождения церковной жизни. Поэтому сегодня каждому священнику, уже при рукоположении даётся право духовничества. И Таинство покаяния совершается, прежде всего, благодаря тому праву, той благодати, которые получает священник в Таинстве рукоположения.

Очень и очень многое зависит от того, насколько искренне и решительно настроен человек, пришедший на исповедь. В древние времена святой подвижник или духоносный священнослужитель мог не впустить пришедшего к нему, если духом своим видел, что в данное время пришедший не готов, не способен к искреннему покаянию, к изменению своего ума; если видел, что тот пришёл с чем-то другим. Он мог

сказать посетителю, чтобы тот ещё поразмыслил над собой, над своей жизнью, пришёл в другой раз, мог даже поговорить с ним, но не совершать отпущения грехов.

#### Собственно, так может произойти и сегодня.

 Может, но гораздо реже, потому что учитывается духовная немощь сегодняшних прихожан. Однако искренность их обращения можно уяснить по плодам, т.е. по тому, как и насколько они начинают изменять свою жизнь. Если человек по легкомыслию продолжает совершать всё те же грехи, то это не церковная жизнь, а просто безтолковая, никому не нужная игра.

Записал Олег КАЗАКОВ



Зайдите в наш храм прп.Серафского, пройдите вперёд до середины храма — по левую руку вы увидите икону свт.Спиридона. Ещё свежи воспоминания, когда в Казанский храм Воскресенского Новодевичьего монастыря была доставлена одна из почитаемых святынь христианского мира — десница святителя Спиридона Тримифунтского. 65 400 человек поклонились святыне в дни пребывания десницы преподобного в Санкт-Петербурге с 12 по 14 сентября нынешнего года. А о том, как появился образ св.Спиридона в Песочном, рассказывает отец настоятель храма прп. Серафима Саровского протоиерей Игорь ФИЛИН.

Администрация города Санкт-Петербург и руководство Водоканала дважды в год организует паломничества к мощам св.Николая Чудотворца и к мощам св.Спиридона Тримифунтского. И накануне празднования свт. Николая группа паломников выезжает в г.Бари, а потом на о.Корфу, где находится храм св.Спиридона Тримифунтского. Наш приход пригласили принять участие в такой поездке. Человек десять наших прихожан уже совершили паломничество, в том числе и я — два года тому назад. И один из наших прихожан купил большую икону св.Спиридона в магазинчике при храме. Икона была освящена на мощах преподобного, и в неё уже была вложена частица облачения святого. По возвращении домой икону эту прихожанин принёс в дар нашему храму. ††† Что мы знаем о святом Спиридоне Трими-

фунтского? Родиною дивного Спиридона был остров Кипр, деревня Аския. Сын простых родителей он и сам был простодушным, смиренным и добродетельным. Посмотрите внимательно на его икону. С первого взгляда видно, что он не похож на других святителей. Святители на иконах, как правило, изображаются либо с не покрытой головой, либо в митре. Святой же Спиридон и не простоволос, и не в митре, а в небольшой конусообразной пастушьей шапке. Всё дело в том, что святитель с детства и долгие годы был пастухом. А, пришедши в возраст, сочетался законным браком и имел детей. Он вёл чистую и богоугодную жизнь, подражая— Давиду в кротости, Иакову в сердечной простоте и Аврааму ви к странникам. Но жена его, прожив немно-

го лет в супружестве, умерла, и тогда он ещё

безпрепятственнее и усерднее стать служить

Богу добрыми делами, тратя весь свой до-

статок на принятие странников и пропитание

нищих. Этим он, живя в миру, так благоугодил

Богу, что удостоился от Него благодатных даров чудотворения: он исцелял неизлечимые болезни, одним словом изгонял бесов, был прозорливцем. За это Спиридон был поставлен епископом города Тримифунта во времена царствование императора Константина Великого (324—337) и сына его Констанция (337—361).

## СВЯТОЙ СПИРИДОН В нашем храме

И на епископской кафедре он продолжал творить великие и дивные чудеса. Однажды на о.Кипре было бездождие и страшная засуха, за которою последовал голод, а за голодом мор, и множество людей погибло тогда. Небо заключилось, и нужен был второй Илия, или подобный ему, который бы отверз небо своею молитвою (См. ЗЦар.гл.17).

молитвою (См. ЗЦар.гл.1/). Таким праведником, угодным Богу, оказался святой Спиридон, который, видя постигшее народ бедствие, и отечески жалея погибающих от голода, обратился с усердною молитвою к Богу, и тотчас небо покрылось со всех сторон набежавшими тучами, и на землю пролился обильный дожды. Земля напиталась живительной влагой и бедствие прекратилось.

Время, в которое жил свт. Тримифунтский, была эпохой смелых защитников истинной веры, апостольской верности и стойкости. Его современником был особо почитаемый русским народом свт.Николай

Мирликийский Чудотворец. И я сейчас расскажу два случая из жизни двух святителей, которые покажут, как одинаково сочувствовали они беднякам и старались им помочь.

Некий разорившийся московский купец просил свт. Николая. Святой явился ему во сне и разрешил, сделав подкоп под церковь в Подколокольном переулке, снять с его иконы золотую ризу с драгоценными камнями и продать, а как вновь встанет на ноги — изготовить новую, точно такую же. Сначала купец сомневался, не было ли это простым сном, но когда сон повторился трижды, сделал, как сказал свт. Николай. Вернув своё состояние, купец заказал новую ризу, пошёл в ту церковь

и перед всем народом повинился в содеянном. Люди удивились, подвели купца к иконе, и он увидел, что та риза, которую он снял, оказалась на месте.

К св.Спиридону также пришёл однажды земледелец с просьбой дать взаймы денег. Спиридон велел земледельцу идти домой, а по утру сам принёс золото, похожее на длинную палочку. Земледелец был несказан-

но рад, его дела наладились и вскоре он принёс Спиридону занятый прежде долг. «Пойдём, брат, теперь должное отдадим Тому, Кто так щедро дал взаймы» — сказал святитель. Он привёл земледельца в сад, положил золото у забора, и стал молитвенно просить Господа, чтобы золото обрело свой первоначальный вид. Тогда золотая палочка зашипела, стала извиваться и превратилась

Провидя тайные грехи людей, святой призывал их к покаянию и исправлению. Тех, кто

в змею.

не внимал голосу совести и словам святого, постигало на-казание Божие. Как епископ, св.Спиридон являл пастве пример добродетельной жизни и трудолюбия: пас овец, убирал хлеб. Он чрезвычайно заботился о строгом соблюдении церковного чина и сохранении во всей неприкосновенности Священного Писания. Святитель строго обличал священников, которые в своих проповедях неточно употребляли слова Евангелия и других богодухновенных книг. Господь открыл святителю приближение его кончины. Последние слова святого были о любви к Богу и ближним. Около 348 года во время горячей молитвы святитель Спиридон пре-

ставился ко Господу. Погребли его в храме в честь святых апостолов в г.Тримифунте.

Чудом является то, что св.Спиридон и по сей день не перестаёт «странствовать», помогая тем, кто обращается к Нему по молитве. Доказательством «хождения», являются стоптанные до дыр бархатные башмачки святого, которые меняют два раза в год и как святыню передают верующим. Рака Спиридона закрывается двумя замками, которые надо открывать и закрывать одновременно вдвоём. И если рака не открывается, служители знают, что в это время святой ходит по земле и помогает людям.

Подготовила Ирина РУБЦОВА

## дорогие прихожане! влизятся рождественские святые дни!

Приглашаем вас принять участие в праздничных мероприятиях и помочь в их подготовке. Что необходимо сде-

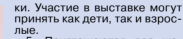
1. Уборка и украшение приходской трапезной и книжной лавки (будем украшать две ёлки). 2. Принимаем конфеты,

2. Принимаем конфеты, фрукты (мандарины, яблоки, апельсины...), детские книжки (лучше, если они будут приобретены в нашей церковной лавке). Приём будет проходить в приходской трапезной, после. Также принимаются

небольшого размера рукодельные поделки и игрушки (но не мягкие игрушки!). Коробки с вашими дарами будут отнесены и выставлены для раздачи на детском онкологическом отделении (а также и взрослым онкобольным), в песочинских Доме престарелых и соцдоме. И дети, и старики, и болящие будут рады вашим дарам, вашей заботе и участию.

рады вашим дарам, вашей заботе и участию. 3. Принимаются продукты, фрукты, сласти для праздничной ночной трапезы в храме. Также нужны добровольцы, чтобы накрыть праздничный стол и затем сделать в трапезной уборку.

ной уборку.
4. Если желаете принять участие в Рождественской выставке в ДК от нашего храма, приносите рисунки и тематические подел-



5. Приглашаются все желающие принять участие в уборке и подготовке родного храма к светлому празднику Рождества Христова, а также в установке Рождественского вертепа у храма — на радость



юным прихожанам храма, а также им мама и папам.

#### СПИСОК МЕРОПРИЯТИЙ:

1. Ночная Рождественская трапезная с батюшками (после ночного Богослужения).

2. Посещение Онкологических больниц с о.Сергием Довбенько 7 января в 12.30 (идём по палатам, поём Рождественские песнопения, колядки, раздаём иконки, конфеты,

3. Детский Рождественский праздник (концерт, игры, подарки) в ДК 8 января в 15.00.

4. Поздравление пожилых и многодетных прихожан с вручением подарков и пением Рождественских песнопений и колядок — вечерами 9, 10 и 11 января. Ответственные — о.Сергий Довбеньков и диакон Валентин Овчинников.

5. 9 января во главе с о.Михаилом Волыниным посетим Дом престарелых, где поздравим его обитателей с Рождеством Христовым, пропоём Рождественские песнопения и колядки.

6. 10 января с 17.00 до 18.00 — о.Михаил Волынин и о.Сергий Довбенько организуют Праздник на детском отделении онкологической больницы.

7. 12 января в 13.00 во главе с о.Сергием Довбенько посещаем подопечных нашего прихода в песочинском Соцдоме, устраиваем праздничное чаепитие и Рождественский вертеп.

Кто может и хочет помочь — потрудиться, или оказать материальную помощь для проведения мероприятий — звоните, приходите! Храм прп.Серафима Саровского ждёт вас. Ксения СТЕПНОВА, помощник

Ксения СТЕПНОВА, помощник настоятеля храма по работе с молодёжью



#### О СТОЯНИИ В ЦЕРКВИ

33. Стань на одном месте, тихо и смирно, и возле тебя стоящего не толкай и не тесни, разве лишь по великой необходимости. Но став, сотвори так же три поклона, как мы тебе прежде сказали. И с ними молись: «Боже, милостив...», и далее.

Игорь: Сегодня прискорбно, конечно, видеть, особенно в городских храмах, как во время богослужения (даже во время Божественной литур-

гии, евхаристического канона) по храму из угла в угол слоняются люди, разговаривают, ставят свечи, тут же с криками бегают дети... В первую очередь, это говорит об очень низкой культуре людей. И, конечно, о недостаточной воцерковлённости тех, кто пришёл в храм.

Всякому человеку необходимо задумываться о том, где он находится. Никто ведь не пойдёт в бальном платье

на пляж, а в театр в купальни-ке — верно? Поэтому и в церк-Доме Божьем — нужно быть соответственно одетым (опрятно, но не ярко) и соответственно себя вести.

Корр.И.Рубцова: У нас уже своеобразная традиция сложилась одеваться в церковь во что-то серенькое, чёрнень-

кое, старенькое, затрапезное. В то время как наши предки, идя в храм, особенно в дни больших церковных праздников, одевали нарядную одежду. Ведь они шли в гости к Богу.

Отец Игорь: Нет никакой необходимо сти одеваться чернее и серее. У наших благочестивых предков была даже специальная одежда для посещения церкви. Были даже причастные сарафаны и рубахи одевали, когда шли причащаться.

Особо нарядно, вычурно наряжаться тоже ни к чему — это привлекает внимание прихожан, отвлекает их от молитвы. А главное надо помнить, что сказал Христос: «дом Мой домом молитвы наречет**ся»** (Мр.11.17). Храм — это место, где мы общаемся с Богом. **«Ибо,** где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них» (Мф.18.20) и «Если чего попросите у Отца во имя Мое, то сделаю» (Ин.14.13). Поэтому если мы приходим в храм и понимаем, что здесь находятся люди, верующие во Святую Троицу, в Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, являющиеся чадами Право-славной Церкви, то тогда мы совместной соборной молитвой должны обращаться к Богу. А богослужение — это и есть такая соборная молитва. Богослужение это наше общее делание - и

священнослужителей, и прихожан. Понятно, что у каждого из нас есть ещё какие-то свои прошения и моления ко Господу, но знать богослужение надо. А если человек несколько лет ходит в церковь, но при этом не удосужился поинтересоваться, а что собственно происходит на богослужениях? рит только о лени и нерадении данного человека, о его нежелании познать Бога. И рано или поздно случится конфликт, потому такой человек вместо истинного поклонения Богу впадает во всевозможные суеверия: свечки ставь правой рукой, ходи так-то и так-то... И все суеверия сводятся ко всякого рода ограничениям что-то запрещающим. Но апостол Павел говорит: **«Все мне позволительно, но не все полезно** (1Кор.6.12). И вот эти слова «не всё полезно» нам должно помнить. А что полезно? — То, что спасительно.

Если мы посмотрим на историческое развитие Церкви, то станет ясно, что сложившиеся за века обрядовые порядки и были назначены для того, чтобы можно было уе-диниться для разговора с Богом в собрании единоверцев.



Почему в храме стоят мужчины справа, а женщины — слева, Да чтобы не отвлекаться друг на друга. Это может быть жена, которая срочно хочет что-то сообщить, или соседка, которая спешит поделиться какой-то новостью, т.е. есть повод начать посторонний разговор, отвлекающий от молитвы не только вас, но и окружающих людей. А если дело касается молодых людей, то тут другой соблазн — блудный. О детях — особый разговор. Детей раньше воспитывали в строгости. И дети вели себя в хра-

ме тихо и чинно, с должным благо-говением. Не было такого, чтобы дети бегали по храму, пищали и кричали.

Если взять воспоминания архидиакона Павла Алеппского, сопровождавшего в XVII веке Антиохийского Патриарха Макария в его поездке в Московскую Русь (в царствование Алексея Михайловича), то он в своём дневнике пишет, что в воскресный и праздничный

нок подрос, теперь уже можно брать его с собой на богослужение, но пусть он находится в храме столько, сколько может выдержать. И обязательно дома нужно объяснить малышу, что такое служба, что на ней происходит. Пришли, постояли, но как только внимание ребёнка ослабло и он начинает крутиться выйдите из храма и погуляйте с ним и вер-нитесь уже ближе к Причастию. И так посте-пенно ребёнок привыкнет и без труда сможет выстоять всю службу в отроческом возрасте.

О ПОКЛОНАХ

34. Если день — ни праздник, ни суббота, ни неделя (воскресенье), тогда клади земные поклоны. Если же праздник, или суббота, иди неделя (воскресение), тогда поклоняйся до пояса. И после трех поклонов входных произноси молитву *«Достойно есть»* и здесь клади поклон земной во всякий день. Потом: *«Слава* Отцу и Сыну и Святому Духу, и ныне и присно и во веки веков. Аминь», и «Господи, помилуй», трижды и «Господи, благослови». И по-три поклона по первому обычаю.

Отец Игорь: Ну, тут всё ясно. При входе в пу, тут все ясно. При входе в храм — три поклона с молитвой; «Боже, милостив, буди мне грешному (поклон). Создавыи мя, Господи, и помилуй мя (поклон). Без числа согреших, Господи, помилуй и прости мя грешнаго (поклон)». То же самое делаем, когда вошли в храм, и то же самое при выходе. А как вошёл, произ-

нёс молитву эту, поклонился трижды, встал на своё место — и стой, молись, не болтай, ни на что не отвлекайся.

Что касается молитвы «Достойно есть». В средние века вне зависимости от того праздник сегодня или воскресный день, или будни — после молитвы Божией Матери «Достойно есть» обязательно делали земной поклон Божией Матери. Также и по освящению Святых Даров евхаристическом каноне обязательно делают земной поклон.

Сиречь сказание нужнейших обычаев науки православной христианской веры новопросветившемуся потребных (Продолжение. Начало в № 90,91,92,93,94,95,96,97,98,99,100,101)

> день все приходили на всенощное бдение, которое совершалось с вечера на утро, а утром совершалась Литургия. Между всенощным бдением и Литургией был перерыв часа на два. На службу приходили и взрослые, и старики, и дети — и стояли все, как свечки, не шелохнувшись, не присевши. Но во время перерыва могли присесть в храме, или, если жили рядом с храмом, то шли домой, но воз-

вращались на Литургию. А в праздничные дни, после службы прихожане собирались и



шли крестным ходом — помолиться с Патриархом в Кремле.

Сегодня спрашивать с детей должного поведения в храме не приходится, потому что их родители не ведут себя так, как должно. Поэтому я всегда предлагаю родителям: если ребёнок очень маленький приносить его надобно только на Причастие, и вовсе ни к чему, чтобы он маялся всю долгую службу в толпе народа, в духоте, и начинал капризничать и плакать. И дитя мучается, и окружающие люди отвлекаются от молитвы. Поэтому родителям надо всегда думать: не мешает ли мой ребёнок молиться людям?

Иногда приходится сталкиваться с совершенно противоположным мнением: главное мой ребёнок, пусть делает, что хочет, а все остальные пусть ему не мешают. Ну, это не то, что антихристианская позиция, это — антисоциальная позиция. Если вашему ребёнку всё дозволенно, а остальные должны выполнять его желание, то кого вы растите? — Вырастет разрушитель, который, войдя в возраст, в

силу, будет считать, что все ему должны. Это что касается младенцев... Но вот ребё-

И ЕЩЁ О ВХОДЕ В ЦЕРКОВЬ

37. Во святую церковь вошёл, словно ковчег Ноев нашёл и потопа греховного убежал. Внимателен будь, и не стань невнимателен, ибо в самом Небе стоишь и с вышними силами соединяешься.

Стой в церкви кротко и со всяким смирением, обрати лицо свое ко образу Спасову, и ум свой возведи к Первообразному Его существу, и молитву к Нему непрестанно во уме и во устах держи.

отец Игорь: Ну, тут всё доходчиво сказано. Комментарии излишни.

о поклонах людям

35. И потом поклонись на четыре стороны, людям, около тебя стоящим, и говори им также, как и прежде: Простите мя отцы и братия. Поклоняйся же им не в землю, а только в пояс. Отец Игорь: Был такой обычай

— три поклона при входе, а потом кланяемся направо и налево, чтобы поприветствовать присутствующих. Но никаких разговоров!

**О ПОКЛОНАХ ВЛАСТЯМ** 

36. Если где и власти будут, мирские и духовные, ты всегда прежде поклонись до земли и скажи: «Прости мя отче святый, и благослови мя, и помолися за мя грешного». Но говори это не вслух, а только про себя, тайно. Такое начало всегда твори, когда по Святую Церковь входишь.

Отец Игорь: Такого обычая у нас нынче нет. Президенты редко бывают в небольших приходских храмах. Но я помню, когда В.В. Путин впервые приехал на Афон — его встречали по чину, как раньше встречали императора и великих князей. Весь монастырь выходит навстречу, впереди священник в полном облачении.

Но если у нас на службе присутствует ар-хиерей, епископ, или же представители власти, то им, конечно, оказывается особое уважение. Но требовать сейчас от прихожан соблюдение дореволюционных традиций невозможно. Люди их просто не знают.



18 ноября 2018 года по благо-словению Его Высокопре-Высокопреосвященосвященства, нейшего Варсонофия, митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского в административно-хозяйственном здание прихода храма прп.Серафима Саровского в пос. Песочный прошло приходское собрание.

Был заслушан Отчет настоятеля храма, Председателя приходского совета, протоиерея Игоря Филина о приходской деятельности в 2018 году: о богослужебной и духовно-просветительской деятельности, об административно - хозяйственной деятельности прихода, об утверждении плана работ на 2019 год.

сегодняшний территория прихода бласкамейками. гоустроена беседкой, тротуарными до-

рожками. Газоны украшены цветами и туями. В Обители имеется огород, фруктовый сад, разбит розарий. Работает приходская столярная мастерская.

ПЛАНЫ НА 2019 ГОД

В следующем году предлагается при наличии финансовых возможностей: строительство Святых ворот и часовни при входе на территорию храма прп.Серафима Саровского и «Обители Веры и Милосердия»; постройка и написание иконостаса, а также роспись алтарной апсиды приписного храма свв.апостолов Петра и Павла в пос.Дибуны; замена купола у храма свв.апп.Петра и Павла в Дибунах; оборудование крестильни (баптистерия) в цокольном этаже храма свв



апостолов Петра и Павла в Дибунах. Проектируется новый братский корпус с мастерскими и подсобными помещениями взамен существующего ветхого здания.
МИССИОНЕРСКАЯ

## ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ПРИХОДА

Помощник настоятеля храма по мис-сионерскому служению диакон Валентин Овчинников рассказал о миссионерской де-

ятельности прихода. На базе ДКиТ пос.Песочный работает военно-спортивный клуб «Графская Дружина» — проводятся занятия с детьми от 5 до 12 лет, 3 раза в неделю. Проводятся открытые лекции-беседы с военнослужащими по тематическому плану, составленному совместно с командованием части — ежемесячно по субботам. В домовой часовне св.блгв.вел.князя Александра Невского на территории в/ч. - ежемесячно по средам проходит пастырский час. Также военнослужащие привлекаются для проведения занятий с детьми, посещающими военно спор-

тивный клуб «Графская Дружина». Протоиерей Михаил Волынин, по благо-словению настоятеля храма протоиерея Игоря Филина, окормляет три воинские части в Военном городке пос.Песочный: в/ч № 32713; №71615-2; №02851. Совместные лекции-беседы с военнослужащими трех частей по тематическому плану, составленному совместно с командованием части проходят каждый 1-й и 3-й четверг месяца.

Наш приход окормляет Дом престарелых пос. Песочный «Пансионат для пожилых Курортный». Посещаем наших подопечных на Рождество Христово и Пасху Господню, поздравляем с праздниками, организуем концерты, проводим молебны. Отец Михаил Волынин исповедует и причащает всех желающих на территории Пансионата.

Окормляем насельников Социального дома пос.Песочный: один раз в 3 недели проводим Литературные встречи для пожилых людей с чаепитием (организует Молодёжный клуб); на встречи также приглашаются подростки с отклонениями в развитии, состоящие на учете в КЦСОНе Курортного района СПб, а также участники Общества Блокадного Ленинграда, Посещаем Соц.дом на праздники, организуем концерты, молебны, дарим поджарки. О.Сергий Довбенько исповедует и причащает всех желающих на территории соц. дома.

гиоведение, История Русской Церкви; было проведено тестирование. С нового учебного года начали изучать Ветхий Завет и Догматическое Богословие.

Священнослужителями проводятся ежемесячные циклы из 3-х огласительных бе-сед, длительностью 1-1,5 часа. Идёт подготовка мирских катехизаторов. Беседы перед венчанием и крешением обязательны.

На приходе ведётся приходское консультирование, организуются дежурства во время богослужений. Основные задачи: помошь священнослужителям во время богослужений в поддержании в храме обстановки, которая способствует молитве; ответы на вопросы прихожан, особенно впервые приходящих в наш храм, о правилах пове-

дения в храме, о том, как подавать записки, о Таин-ствах Церковных и Требах, исполняемых на приходе, об устройстве храма и рас-

положении в нём икон; помощь в проведении мероприятий на приходе, сопровождение Крестных ходов по посёлку

Во время каникул для детей православного лагеря «Графские каникулы» проводится игра «Что? Где? Когда?» и другие командные

ЖИВЁТ ПІ

Для учащихся четвёртых классов школы № 437 иерей Сергий Довбенько проводит занятия в рамках предмета Основы православной культуры: «Десять заповедей Божиих и их роль в жизни человека», «Заповеди блаженств», «Устройство храма» — 1 раз в 2-3 мес. Организуются экскурсии для школьников по храму прп. Серафима Саровского, на которых детей знакомят с Православным укладом жизни и устройством храма.

Окормление школы № 466: проведения за-

нятий в школе для учащихся 8-х и 10-х классов на тему: «Вредные привычки»; ведение занятий для мальчиков и отдельно девочек 6-х классов на тему: «Свобода и независимость». По просьбе учителей планируется продолжить профилактические занятия в 6-ых классах, беседы для старшеклассников о смысле жизни, о вредных при-

Осуществляется окормление центра реабилитации наркоманов «Надежда», с привлечением наркозависимых к участию в Таинствах Церкви и к различным

хозяйственным работам на территории Обители. Нуждающимся оказывается вещевая помощь

Члены Молодёжного клуба ведут переписку с заключенными, отбывающими наказание в исправительных колониях, нуждающимся направляются посылки и бандероли.

Налажено сотрудничество с Обществом Жителей Блокадного Ленинграда. С января 2018 г. стали сотрудничать с Председателем Общества ЖБЛ Ялкиной Надеждой Леонидовной (наша прихожанка). На Рождество Христово, Пасху и Престольный праздник храма блокадникам вручаются подарки и продуктовые наборы. Члены ЖБЛ принимают участие в работе Литературной гостиной библиотеки Соц. дома. проводимой Молодёжным клубом 1 раз в 3 недели.

#### КАТЕХИЗАТОРСКО-**ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ**

Протоиерей Михаил Волынин рассказал о катехизаторско-просветительской деятельности (религиозному образованию). На приходе работает воскресная катехизаторская группа (руководитель — диакон Валентин Овчинников, староста — Алексий Соловьёв). Еженедельные занятия по катехизации проводились по следующим курсам: Ветхозаветная и Новозаветная истории; Литургика, Нравственное Богословие, Краткое релиПЛАНЫ НА СЛЕДУЮЩИЙ ГОД

Проведение в Детской воскресной группе «Сретение» занятий: Закон Божий; Храмоведение; основы Православной Веры, чтение во время детской трапезы, участие детей в Рождественском, Пасхальном праздниках на базе Дома культуры и творчества пос.Песочный и празднике Троицы в сквере (участие в подготовке спектакля, в фольклорных играх, мастер-классах, тематических викторинах). Организация и проведение детских крестных ходов, походы, выезд за город на туристическую базу. Вовлечение родителей воскресных групп в жизнь прихода (работа в приходской трапезной, благоустройство территории вокруг храма, уборка.

Привлечение прихожан храма для помощи в нуждах воскресных групп, объявлений важных событий прихода и жизни воскресных групп — приглашений на детские крестные ходы, детские праздники и поездки по святым местам и интересным мероприятиям города.

На базе Воскресной школы сформирован Военно-патриотический клуб «Отчизна» имени вмч.Димитрия Солунского. Занятия по военной подготовке проходят по воскресеньям. Цель — военно-патриотическое, духовно-нравственное воспитание детей и молодёжи в традициях Русской Православной Церкви, а также в русских национальных и воинских традициях; воспитание высокого чувства гражданской ответственности и патриотизма; организация соревнований, показательных выступлений, экскурсий;



участие в слётах, зарницах, совместных учениях и походах; организация встреч с ветеранами войны, поездки в войсковые части. В мае прошлого года ребята из нашего клуба участвовали в трёхдневных сборах в военной части в пос.Каменка.

С 2017 года заработали два новых проекта: Православная студия «Графские таланты» и Православный лагерь «Графские каникулы» (в 2018 году проведены три летних смены по 21 дню, осенняя смена 9 дней и зимняя смена с 29 декабря по 5 января



## РАБОТА СЕСТРИЧЕСТВ - НАША ПРОПОВЕДЬ ЕВАНГЕЛИЯ

СанктПетербургской епархии прошло 30 ноября в епархиальном управлении. Председатель ОЦБСС протоиерей Николай БРЫНДИН
рассказал, что ныне в нашей епархии действует 19 общин сестер милосердия, в которых трудятся 250 сестер и 150 волонтеров. В этом году
зарегистрированы две новые общины. Также с
инициативой создания сестричества недавно
обратилась группа прихожан Екатерининского
собора Царского Села, духовником сестричества станет иерей Александр Антонов.

Почти все сестры несут служение в больницах города. Только Свято-Георгиевское сестричество окормляет ветеранов войны и занимается увековечением памяти погибших

воинов, ухаживая за могилами и мемориалами, и сестричество Тихвинской иконы Божией Матери занимается социальной работой на приходе. В ноябре прошёл набор на новый учебный год в епархиальную школу сестер милосердия — были приняты 70 человек. Намечена организация филиала школы в Военно-Медицинской академии. Петербургский опыт милосердного служения перенимают в других епархиях: так, недавно в ОЦБСС обратились сотрудники социального отдела Камчатской епархии с просьбой прислать литературу. Помимо основного служения сестры милосердия принимали участие в патриарших богослужениях, крестном ходе 12 сентября. Председатель ОЦБСС поблагодарил

тября. Председатель ОЦБСС поблагодарил всех за труды и выразил надежду, что участие в милосердном служении принесёт каждому духовные плоды.

Председатель совета сестричеств, руководитель координационного центра по работе с добровольцами и сестрами милосердия иерей Алексий Лебедев напомнил о важности участия в городских мероприятиях: «Присутствие

сестер милосердия оказывает миссионерский

эффект, это — наша проповедь Евангелия». Отец Алексий отметил также важность участия сестричеств в общероссийских мероприятиях, в том числе в Рождественских чтениях, ежегодно проходящих в Москве.

Были заслушаны отчеты новообразованных общин сестер милосердия. Духовник сестри-

чества страстотерпицы царицы Александры с дочерьми при Военно-Медицинской академии иеромонах Виталий (Морозов) рассказал о сестринских общинах и участии профессуры в их организации и ра-



боте в дореволюционной академии. Раньше при этом учебном заведении было несколько храмов, и в этом году в ВМА создана комиссия по восстановлению святынь. Перед учёным советом встал вопрос о необходимости организации сестричества. Сестрами стали курсанты-девушки, в том числе из других учебных заведений, некоторые из них уже прошли посвящение в сестры милосердия. Говоря о посвящении сестричества, отец Виталий от-

метил, что дело не только в том, что в этом году мы отмечаем 100-летие трагической гибели святых царственных страстотерпцев, и в том, что императрица Александра Феодоровна и её дочери ухаживали за ранеными во время Первой мировой войны: «Императрица и великие княжны составили род семейной

сестринской общины, а все наши сестры либо семейные, либо думают о создании семьи». При сестричестве создан духовно-просветитель ский центр, для сестер читают лекции медицинского и духовного плана. Идёт речь о воссоздании кафедры богословия в ВМА.

Про деятельность сестричества прп. Стилиана Пафлагон-

Стилиана Пафлагонского при храме Преображения Господня в Лигове рассказал его духовник иерей Илия Бузеев. Он начал с необычного посвящения сестричества: прп.Стилиан Пафлагонский — малоазийский подвижник V века — имел особую благодать молиться за детей. Этот святой был выбран потому, что сестры несут служение в роддоме и детской больнице. В роддоме № 10 на ул.Тамбасова есть домовый храм иконы Божией матери «Помощница в родах». Сестры открывают храм, приглашают пациенток на молитву. Отец Илия проводит духовные беседы, исповедует и причащает рожениц. Роддом специализируется на родовспоможении несовершеннолетних, и им особенно необходима духовная помощь и поддержка. По случаю двунадесятых праздников в храме совершается Божественная литургия, на которую приглашают и персонал роддома. В Детской городской больнице № 1 сестры помогают родителям, которые лежат с детьми, читают Псалтырь.

работе Совета сестричеств Санкт-Петербургской епархии приняла участие старшая сестра «Обители Веры и Милосердия» при храме прп. Серафима Саровского в пос.Песочный Л.В.Сидоренко. Любовь Васильевна предоставила руководителю Отдела по церковной благотворительности и социальному

служению Санкт-Петер бургской Епархии протоиерею Николаю Брындину Отчёт настоятеля храма прп.Серафима Саровского в пос.Песочный, Председателя приходского совета, протоиерея Игоря Филина о работе нашего сестричества в 2018 году.

При храме прп.Серафима Саровского по благословению митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского с 2000 года существует «Обитель Веры и Милосердия» в честь святых Царственных Мучеников, состоящая из братства и сестричества. В настоящее время сестричество насчитывает 33 сестры милосердия, в том числе 2 обетные сестры, 16 сестер милосердия и 7 испытуемых, за штатом 8 сестер. Также имеется около 40 добровольшев.

Сестры и другие прихожане осуществляют социальную работу на приходе.

Ежедневное дежурство в часовнях, осуществление духовной поддержки болящих и их близких, чтение акафистов; проведение молебнов в часовнях: во имя святых безсребренников и чудотворцев Космы и Дамиана при ФГБУ «НМИЦ онкологии имени Н.Н.Петрова» Минздрава России (СПб, пос.Песочный, ул.Ленинградская, д.68); во имя иконы Божией

Минздрава России (СПб, пос.Песочный, ул.Ленинградская, д.68); во имя иконы Божией Матери «Всецарица» при ФБГУ РНЦРиХТ имени академика А.Н.Гранова Минздрава России (СПб, пос.Песочный, ул.Ленинградская, д.70); прп.Серафима Саровского с купелью на источнике (СПб. ул. Мельничная, д.32).

точнике (СПб, ул. Мельничная, д.32). Духовное окормление онкологических больных в стационарах: Исповедь, причащение и соборование при необходимости; поздравление с Рождеством Христовым и Пасхой, выступления и концерты в ФГБУ «НМИЦ онкологии имени Н.Н.Петрова» Минздрава России (СПб, пос.Песочный, ул.Ленинградская, д.68) и ФБГУ РНЦРиХТ имени академика А.Н.Гранова

**ИЛО-СЕРДНОЕ СЛУЖ** ндину Минздрава России (СПб, пос.Песочный, фима ул.Ленинградская, д.70).

Также наше сестричество и приход окормляют детское отделение ФГБУ «НМИЦ онкологии имени Н.Н.Петрова». На детском отделении организована добровольческая группа «Песочный ДОМик». Её духовно-просветительская



миссионерская деятельность направлена на работу, как с детьми, так и с родителями для оказания духовной и психологической поддержки. В рамках еженедельных встреч проводятся: 2 раза в месяц занятия с детьми творческими поделками; 4 раза в месяц — настольные игры; 1 раз в месяц Работает Избачитальня (чтение священником литературного произведения, в соответствующей обстанов-

ке, с последующей визуализаций). Один раз в месяц читается Акафист «Всецарице» — совместная молитва с родителями детей детского отделения в холле. Также осуществляется еженедельное причащение детей, крещение, беседы с родителями и исповедь.

В Социальном доме (СПб, пос. Песочный, ул.Ленинградская, д.83) силами нашего сестричества один раз в 3 недели проводятся

Литературные встречи для пожилых людей с чаепитием (организует Молодёжный клуб); на встречи также приглашаются подростки с отклонениями в развитии, состоящие на учете в КЦСОНе Курортного района СПб, а также участники Общества Блокадного Ленинграда; Посещение на праздники: молебны, чаепития,

подарки, поздравления, выступления, концерты; Исповедь и причастие желающих на территории соц.дома (о.Сергий Довбенько).

Оказывается социальная помощь

Оказывается социальная помощь прихожанам (малоимущим, инвалидам, многодетным и престарелым): продуктовые наборы, вещевая помощь, оплата лекарств, хозяйственная помощь на дому и т.п.

Кроме того, сестры Обители несут различные послушания в храме и на территории Обители: клиросное пение и чтение; на колокольне; ежедневное чтение утреннего и вечернего молитвенного правила и псалтири; помощь при крещении; подготовка к богослужениям; в трапезной; в ризнице; в иконно-книжной лавке; в свечной лавке; в просфорной; в приходской библиотеке; работа с деть-

ми; осуществление работы с молодёжью; благоустройство территории, работы в саду, огороде, птичнике.

Распоряжением Митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского Варсонофия от 24.06.2016 года №38 благословлена дальнейшая деятельность сестричества «Обители Веры и Милосердия» при храме прп.Серафима Саровского.

поют таинственное

## «МЭДНЭДАЛМ КОЛАЛЭДО «ИМНЭД ЙИХТЭВ». КНЭМ ТЭКЛМУЕИ ОДУР»



прошлый раз мы позна- комились с вами с житием великого святителя Иоанна названного получила скрижали, а эта нашла жемчужину; та украшала волну, а эта

Златоустым и сеголня праздник Рождества Хриубедимся, что Святая Церковь называет его так не случайно. Мало кто может сказать об этом величайшем в истории человечества событии так благодатно красиво.

«Чудо изумляет «Ветхий денми» сделался младенцем; восседающий

«на престоле высоком и превознесенном» полагается в яслях; неосязаемый, простой, несложный и безтелесный осязается человеческими руками; расторгающий узы греха повивается пеленами, — потому что он так хочет. Он хочет безчестие обратить в честь, безславие облечь славою, в пределах унижения показать образ добродетели. Поэтому Он принимает моё тело, чтобы я вместил Его Слово, и, приняв мою плоть, дает мне Своего Духа, чтобы, и давая и принимая, сообщить мне

сокровище жизни. Он принимает мою плоть, чтобы осветить меня: даёт мне Своего Духа, чтобы спасти меня. Ну а что я скажу, или о чём



Посту, чтобы научиться у него покаянию.

Протоиерей Михаил ВОЛЫНИН

**И**стория русских святых мучеников, проливших свою кровь за Христа, начинается еще во времена апостоль-ские — в те времена, когда крестить наших предков шёл с проповедью о спасении святой апостол Андрей. Первыми русскими святыми мучениками являются Инна, Пинна, Римма (І в), память которых отмечается Русской Православной Церковью 20 января/2 февраля.

Как повествует свт. Димитрий Ростовский, составивший знаменитые Четьи-Минеи, на Киевских холмах

апостол Андрей, обращаясь к своим ученикам, сказал: «Верьте мне, что на этих горах воссияет благодать Божия; великий город будет здесь, и Господь воздвигнет там много церквей и просветит святым крещением всю Российскую землю». По преданию, первые русские св.мученики Инна, Пинна и Римма были учениками ап.Андрея. Родом они — из северной земли Великой Скифии. т.е. — ильменьские славяне-русы. В книге архиепископа Сергия (Спасского) «Полный месяцеслов Востока» их родиной ошибочно названа Малая Скифия. Но римская и ранневизантийская провинция Малая Скифия (район современной Добруджи, Румыния) появилась только в конце III — начале IV века н.э. при императоре Диоклетиане, поэтому одновременно быть учениками ап.Андрея и жителями Малой Скифии невозможно.

Инна. Пинна. Римма были крещены апостолом Андреем, рукоположены в священники и направлены для укрепления веры и утверждения благочестия среди греков и инородцев, проживающих в Босфорском царстве. По пути в Таврию они проповедовали христианскую веру и крестили народ. По приказу Херсонесского князя-язычника за христианскую проповедь они были схвачены и преданы страшной казни. В западной церковной агиографической традиции сохранилось свиде-тельство в «Acta Sanctorum» Иакова Ворагинского об их мученической кончине: «О святых мучениках Инне, Пинне, Римме. Да обретут тепло чистейшие, как хрусталь, ратоборцы хлада Инна, Пинна, Римма. Они претерпели мученичество в некоей северной провинции, где были схвачены варварами-идоло поклонниками и приведены к правителю. Тот повелел, чтобы исповедники Христовы погибли от холода. Мученики были привязаны к прямым и твёрдым бревнам, установленным посреди потока, и, хотя стояло ветреное и холодное время года и твёрдую гладь воды сковал мороз, они оставались неподвижны, пока не достигли предела земной жизни, предав свои блаженные души в руци Божии»

Так святые предали свои праведные души Богу, сохранив залог веры и любви к Господу и Спасителю нашему Иисусу Христу, просла

вив Его своим мученическим подвигом. Христиане тайно погребли тела угодников Божи-их. Когда в городе наступило благоприятное время для христиан, епископ Гедца, управляющий местной епархией, обрёл святые мощи и положил их в раке соборного храма города. Спустя семь лет мученики явились епископу и повелели ему перенести их святые мощи в

сухую пристань» — место, именуемое Аликс (ныне это место называется Алушта)

«Первоначальный текст рукописи Мученичества (вероятно, вторая половина IV в.) не сохранился; в рукописи XI века (Paris. Gr 1488) содержится краткое извлечение из него (эпитома); также известны сказания в византийских стишных синаксарях конца Х XIII веков. В заглавии эпитомы указано, что Инна, Пинна, Римма пострадали в Готии (в Минологии императора Василия II (кон. X нач. XI в.) употреблено архаичное название — Скифия. <...> Профессор Е.Е.Голубинский предположил, что Инна, Пинна и Римма по-



страдали в Крыму, а их мощи были перенесены в порт Алиск или Аликс, который находился на месте современной Алушты»

Можно предположить, что святые мучени-ки Инна, Пинна, Римма имели сан епископов, так как в кондаке (гимне), посвящённом им, говорится: «...христианом заступников, Царствия Божия благовестников», а такое сравнение применимо только к архиереям.

«Радуйтеся, святии Инна, Пинна и Римма, страстотерпцы Христовы и первые Крестителие (!) и Небесные заступницы Земли Рус-

В «Полном месяцеслове Востока» архиепископ Василий (Спасский) приводит све-дения из Сербского пролога XIII века, где в поучении на день памяти святых русских мучеников приводятся их имена в сербской

огласовке: Енен, Нирин и Пен. В числе русских святых

В.Н.Татищев называет ещё неоправданно забытых князя мученика Оскольда (Аскольда) и Глеба (Улеба), брата Свя-

тослава. Он писал: «Его же можно (Оскольда) за первого в Руси мученика почитать, как и Улеба (Глеба), брата Святослава, кои от неведения истории забыты и в святцы не внесены». В числе первых русских святых также известны священномученики Херсонесские: епископы Василий, Ефрем, Евгений, Агафадор, Елпидий, Еферий, Капитон, святой мученик Емилиан, святой великомученик Никита Стратилат Скифоготфский (†305), святой мученик Флориан Стратилат (†300).

Это — малая часть известных первых русских святых, прославленных Вселенской Православной Церковью. А сколько утрачено сведений о других славяно-русских святых! Летописи, хранившие в себе столько ценного о жизни наших далёких предков, погибли в огне нашествий иноплеменников: готов, гуннов, хазар и прочих.
В архиве Симферополя сохранился до-

кумент под названием «Всем священникам Симферопольской и Крымской епархии»: «Прошу вас, отцы всечестные, поминать на отпустах литургии, вечерни и утрени святых оппустах литургий, вечерни и утрени святых мучеников Инну, Пинну, Римму, ибо их надо считать крымскими святыми. Это — очень древние мученики». Этот документ подписан 30 октября 1950 года святителем Лукой (Войно-Ясенецким), архиепископом Симферопольским и Крымским. Сейчас возле алуштинского храма во имя Всех крымских святых возведена часовня святых мучеников Инны, Пинны, Риммы, где помещена на стене редкая икона с их святыми образами.

К сожалению, в богослужебной практи-ке память святых мучеников Инны, Пинны и Риммы не выражена особым богослужением. Но прославлять первых общенародных святых и молиться им — наш долг и честь. Святые мученики Инна, Пинна и Римма — это первый священный дар, первый плод веры наших далеких предков, который они принесли в знак своей веры и любви к Господу и Спасителю нашему Иисусу Христу, открыв своим первомученическим подвигом начало собрания драгоценной духовной сокровищницы— великого сонма всех святых, в земле Российской просиявших.

Николай СОЛНЦЕВ, Патриархия.ру

Культура зародилась в момент грехопадения, когда Адам и Ева съели запретный плод, — «и открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания» (Быт.3.7). Опоясания — это первое проявление земной культуры в истории, искусственная компенсация появившейся внутренней неполноценности человека. Адам и Ева прикрыли свои нагие тела, как бы «защищаясь» от райской природы и от Бога. Вся последующая история человечества — это процесс модернизации этого опоясывания, создания прослойки из искусств, наук, техники между человеком и «враждебным» миром. Культура делает

#### БЫЛА ЛИ КУЛЬТУРА В РАЮ?

Если религия — компенсация разрыва человечества с Богом, то культура — компенсация разрыва с Божиим миром. В раю же не было этих разрывов, не было разных языков и парадигм, а значит, общение человека с Богом не было особым языком религии, взаимодействие человека с окружающим миром не являлось культурой. Там человек говорил на языке Бога, и первозданная природа жила по закону этого единого языка. Более того, если в райском мире не было нашей культуры, то не было и нашей природы. Разве можно назвать природой то, что тебя понимает и тебе повинуется, и то, с чем человек общает-

который узнал своего бывшего хозяина, будоражат сознание зрителя, потому что в них он вдруг узнаёт нормальное состояние природы и своё собственное, когда «волк будет жить вместе с козленком, и барс будет лежать вместе с козленком; и теленок, и молодой лев, и вол будут вместе, и малое дитя будет водить их» (Ис.11.6).

Подсознательная память о такой райской «сверхкультуре» может приводить человека не только к религиозному поиску, но и к желанию достичь рая без личного духовного преображения, обожествить культуру и создать с помощью неё искусственный, посткультурный «рай». Но посткультура — это

# БЫЛА ЛИ КУЛЬТУРА В РАЮ?

нашу жизнь возможной (без культуры человечество бы не выжило), но одновременно с этим является барьером, отделяющим человека от первозданного, райского состояния.

Особую роль понятие «культура» стало играть после Возрождения, когда начался процесс секуляризации — постепенного вытеснения христианского и в целом религиозного мировоззрения из всех областей жизни — от искусства до науки. Иконы превратились в чувственные картины (католич.), а жажда духовного роста была подменена жаждой научно-технического прогресса. Наступил период, когда важнейшим источником культуры вместо божественного было объявлено земное. Отсюда высокий общественный статус сначала у художников и фи-

лософов, а сегодня — у «органи-заторов» культуры (продюсеров, галеристов, постановщиков). Они стремятся управлять этическими и эстетическими идеалами жизни, создают нормы, ратуют за то, чтобы культура стала главной ценностью общества. Один известный культуролог, высту-пая недавно перед сенаторами в Совете Федераций, восклицал: «Если бы наша страна, планируя бюджет, под номером один написала «культура», то все остальные сферы автоматически поднялись бы на много процентов!..» Удивительным образом современное падение общего уровня искусств, эстетики и морали не мешает укреплению самой идеи культуры.

Однажды культурологи объявят, что граница между культурой и природой может и должна быть стёрта, а история движется к состоянию, когда культурой станет абсолютно всё. Это гипотетическое состоя-

ние можно определить термином «пост-культура». Посткультурный мир — это мир, в котором нет ни религии, ни природы, ни культуры, где всё это становится новой культурой, посткультурой. Посткультура попытка сымитировать потерянное райское состояние на земле, забыть о грехопадении, убедить себя в том, что с помощью культуры человек может снять с себя «опоясания» болезни. и связанные с ними страдания страхи, смерть, а окружающий мир сделать раем, и жить, сколько и как пожелает. Для этого культура должна стать настолько вездесущей и всепоглощающей, чтобы человек остался в ней один, чтобы не было никакого «извне», «со стороны» и никто не мог бы подсматривать за ним и напоминать ему о его ущербности. В этом состоянии человек окончательно отказывается от идеи грехопадения, от признания нравственного закона, от возможности вернуться в рай через примирение с Богом и личное духовное преображение.

Чтобы понять значение посткультуры, можно попробовать представить себе, как выглядит её первообраз, который учение о посткультуре копирует внешне, не понимая или не желая понимать его внутреннюю сущность. Попробуем представить, как выглядела культура в раю.

ся напрямую, без культурных «переводчиков» — искусств и науки?

Мы можем также предположить, что культура и природа в раю составляли единое целое, которому в нашем языке нет названия. То, что было в раю, лишь отчасти напоминало культуру, а, в сущности, было чем-то совершенно другим.

Но Адам обладал речью, «возделывал» Эдемский сад, «нарекал» имена животным. Чем же тогда была деятельность первого человека, если не культурой?

В раю не было культуры — в раю было творчество

В раю было творчество. Человек был создан Богом как сотворец окружающего мира. Однако, что бы первый человек ни делал, он



не отгораживался от природы, а творил вместе с ней. Всё, что он создавал, становилось органичным продолжением мира и не противоречило ему. Творчество в раю не было «культурной деятельностью» в нашем понимании, ведь сам рай уже был той особой, «огороженной», «культурной» зоной, созданной Богом для человека, внутри которой не было разделений, отдельных пространств — культуры, науки, религии, а также не было искусств. Сам окружающий человека мир был высочайшим из искусств, речь человека — поэзией, движения — танцем, жизнь с Богом — Церковью. Переводя на богословский язык, можно сказать, что сама жизнь в раю была непрекращающимся таинством.

В мире существует много отголосков, напоминающих о райском творчестве. Например, дрессировка животных — использование их в качестве помощников для перемещения, охраны и даже коммуникации (посыльные голуби). Или растительный мир, который не только кормит человека, но своими идеальными формами и красками приносит душевную радость. Есть эти отголоски и в неживой природе, открывающиеся простому человеку при виде природных стихий в действии. А сколько религиозного удивления и восторга испытали учёные, изучавшие законы природы!

Распространённые в социальных сетях кадры человека, обнимающегося со львом,

тупиковый путь: даже самые высокие технологии не соберут из осколков и не заменят то райское состояние, когда вся природа подчинялась и служила человеку по его первому зову, добровольно и с любовью, а человек в полной мере чувствовал себя сотворцом и помощником Бога.

Единственная область, где человеку возможно максимально приблизиться к состоянию райского творчества, — это рождение и воспитание детей, «создание» вместе с Богом нового человека. На земле нет ни одного другого произведения, которое было бы более совершенно, прекрасно и более важно, чем это, потому что ребёнок — единственное произведение, обладающее богоподобием. Здесь человек чувствует себя в полной мере

соавтором Бога и природы. Этот пример напоминает, что настоящее творчество по своей природе выходит далеко за пределы земной культуры.

#### пределы земной культуры. **ПРЕДЕЛЫ КУЛЬТУРЫ**

Первичность и превосходство человеческого творчества по отношению к земной культуре говорит о том, что творчество существует от-дельно от культуры, а культура не является самоценностью. Через культуру выражаются добрые и злые человеческие устремления, но в самом этом пространстве нет правды. Культура не несёт истин, является лишь вынужденной компенсацией последствий грехопадения («опоясанием»), и относиться к ней стоит со ответствующе — как к способу временно скрыть свой стыд, двигаясь по пути истории, как к временному носителю зна-

ний и опыта, традиции и религиозных ценностей (Б.А.Успенский ещё называл культуру «ненаследственной памятью»).

постеи (с.м.) спенский еще называл культуру «ненаследственной памятью»).
Поэтому культура не такое уж важное явление жизни, как бы «кощунственно» это ни звучало для современного человека. Задача — не обожествлять её, а лишь не дать ей скатиться в два состояния: докультуры (деградация до животной «дикости», потеря человеком своего облика) и посткультуры (апогей научного прогресса, стремление к абсолютной власти над природой). Оба эти состояния по своему нравственному содержанию суть одно и то же, посткультура и есть своеобразная высокотехнологическая дикость. Каждое из этих состояний далеко от первозданного и венчается дегуманизацией — уничтожением образа Бога в человеке.

Память о рае глубоко укоренена в человеке и действует в нём, вызывая стремление вернуться в первозданное состояние: через примирение с Богом и внутреннее преображение или же через обожествление культуры и создание искусственной имитации рая, которая позволит замаскировать собственные несовершенства, не исцеляя их. Но последний путь рано или поздно обречён, как всякий самообман.

Василий ЩИПКОВ, кандидат философских наук, преподаватель МГИМО (с сокр.)



**К**огда я прохожу мимо ёлочного базара, вспоминаю эпизод из моего довоенного детства... В школе готовились к Новому году. О Рождестве Христовом там никогда не говорили. Лишь бабушка и родители рассказывали нам об этом библейском событии. Но мы воспринимали его

Мы с сестрой знали, что у наших родителей не было возможности нам купить

как сказку.

даже ёлку. Я мысленно представляла себе, как придёт с мороза отец, затащит в дом смерзшуюся, с застрявшими в ветвях льдин-ками смолистую ель, как она в тепле будет постепенно расправлять оживающие ветви и источать приятный аромат и как, наконец, мы начнём её украшать, радуясь игрушкам, которые за год уже подзабыли, делать фонарики и цепи из разноцветной бумаги, а потом, а потом... Сердце сжималось от горького предчувствия, что всего этого не будет.

И вот, наконец, наступил последний вечер перед Новым годом. Мы видели расстроенные лица матери и отца, всё понимали и ни о чём их не спрашивали. Мне было до слёз жалко и маму, и помрачневшего отца, которые старались изо всех сил скрыть от нас свое плохое настроение. После ужина отец сказал:

А не почитать ли нам, мать, «Няню»?

Мама вскинула печальные глаза, в которых явственно обозначались одобрение и поддержка. Мы часто всей семьей собирались в большой комнате, как правило, зимними вечерами накануне выходных дней, чтобы почитать или посмотреть альбомы с репродукциями картин известных художников, или попеть домашним «хором» под аккомпанемент гитары непопулярные среди наших сверстников, но такие нам понятные и родные русские песни. До сих пор я помню наше семейное исполнение никому тогда не известного романса «Вечерний звон». Нам, детям, очень нравилось такое времяпрепровождение, поэтому мы сразу же встрепенулись и поудобнее уселись вокруг стола. Отец вынул из шкафа старую книжку с жёлтыми от времени листами и с текстом, набранным крупным шрифтом по правилам дореволюционной орфографии.

Рассказ был прост и трогателен. Там дети встречали Рождество Христово с трепетом ожидания чуда или какой-либо приятной неожиданности. Их не пускали в зал, где взрослые накануне Рождества ставили елку, наряжая её конфетами, орехами, пряниками и игрушками. А когда утром они пришли из церкви домой, то перед ними распахнулись широкие двери зала, посередине которого стояла украшенная ёлка. А под ней каждый нашёл именно ему приготовленный подарок,

который ночью принес Ангел! Восторгам детишек не было границ. Каждый показывал другому, какие игрушки и сладости были у него. Меня поразило тогда, что, оказывается, раньше никто никогда не отмечал, как сейчас, Новый год.

КИ ПРИНЕСЛИ АНГЕЛЫ

Будем, будем! — запрыгали мы от радости

Отец установил деревце в крестовину, и мы стали его украшать. А потом, несколько утомившись, сели пить чай. Мама рассказывала, как родился Богомладенец Иисус Христос, и почему с тех пор христиане с радостью встречают этот прекрасный праздник. Вспоминала свое деревенское детство, как она вместе с

другими детьми рано утром на Рождество ходила славить Христа. Стучали в каждый дом и

пели тропарь: «Рождество Твое, Христе Боже наш...» И хозяйки выносили ребятне всякие вкусности. Поздравляли друг друга с Рождеством, желали всего доброго. Весело было!

Наступила ночь. Мы с сестрой пошли в спальню. А меня сверлила мысль: а у нас под ёлкой завтра утром будут подарки, как в рас-сказе «Няня»? Но высказывать вслух я этого

Утро выдалось солнечное, хотя термометр за окном показывал минус двадцать. Я сразу вспомнила, что сегодня Рождество. А вдруг под ёлкой уже лежит подарок? Я, зная, что этого быть не может, всё же подбежала к колючему деревцу. Мишура и тонкие нити «дождя» вздрогнули, заколыхались. Я заворожено смотрела на эту сказочную красоту. Солнечные лучи играли в каждом шарике, в каждой стеклянной игрушке, запутываясь в ёжиках ветвей. Вспомнив, что меня заставило сюда прибежать, я наклонилась и вдруг увидела под ёлкой два красочных пакета! «Не может быть, — подумала я, — это мне просто кажется!» Но чем пристальнее я вглядывалась, тем явственнее были эти изумительные мешочки.

Аля, Аля! — громко позвала я сестру и оглянулась. Она уже стояла на пороге и, с недоуменной улыбкой, тоже смотрела под ёлку. Когда подарки оказались у нас в руках, мы обнаружили, что в одном была кукла с гуттаперчевой головой в красивом платьице, напоминающем платье мамы, а в другом зайчик с симпатичной мордочкой. А ещё там было по шоколадному батончику, грецкие орехи, завернутые в золотистую фольгу, разноцветные леденцы в виде петушков и курочек на палочках, по оранжевому душистому мандарину! Как это было неожиданно и замечательно!

Мы и не заметили, как в комнате появились мама с папой.

- Мама, папа! Посмотрите, какие подарки нам принесли Ангелы! -- Мы показывали им наши пакетики, а они удивлялись и радовались вместе с нами.

Людмила РОДИНА

По ходу дела я напо-

Мы вместе с сестрёнкой внимали каждому слову. Мне уже не было горько оттого, что у нас дома нет ёлки, я сопереживала этим ребятам, радовалась их радостью. Когда же рассказ был прочитан, мама предложила:

— А что, быть может, и мы встретим Рождество через неделю?

Мы с сестрой затаили дыхание, а папа с готовностью ответил:



А почему бы и нет? Промелькнула неделя. И вот субботу, к вечеру, пришел отец, открыл дверь... и потек морозный душистый воздух, пахнущий почему-то хвоей. Мы, подбежав к двери. увидели на пороге пушистую стройную сосенку! А отец, улыбаясь, говорит:

— Ну что, будем её наряжать? Завтра ведь Рождество Христово!

М не давно уже было известно о ста-ринном русском обычае одаривать на Рождество детей и взрослых расписными пряниками, у меня дома есть и книжка о красивейших архангельских

пряниках с необычным названием «Козули». попробовать однако, испечь я не решалась.

И вот однажды попа-ла на празднование Рождества Христова в фольклорный клуб «Домострой». В конце праздника нас пригласили на чаепитие, во время которого хозяева торжественно внесли внушительной величины холщовый мешок и стали вынимать из него и дарить гостям с шутками-прибаутками большие нарядные пряники, расписанные белой и розовой глазурью по тёмно-коричневому полю. Пряники имели форму различных животных и птиц. Там были олени, медведи, зайцы, кони и даже коровы. Мне досталась сказочного вида птица. Помню, какую радость доставил мне этот подарок: «Так вот они какие, настоящие рождественские козули!» Я удивилась, увидев, что мой сосед ест своего пряничного медведя... Пряник, конечно, для того и пекли, чтобы съесть, но моя птица вот уже много лет хранится у меня дома и до сих пор пахнет медом, пряностями, сказкой и Рождеством...

Теперь каждый год накануне Рождества мы собираем-ся почти всей семьей и печём

рождественские пряники для подарков. Самые главные пекари, конечно же, внуки — Коля с

ственские козули или рассказ о том, как мы возрождали православную традицию

Ваней. Взрослым при этом приходится проявлять известное терпение. Вот пятилетний Ваня завладел скалкой и уже несколько минут трудолюбиво раскатывает кусочек теста в лепёшку. Вся наша работа по производству



пряников парализована. Мы безуспешно пытаемся заполучить у Вани скалку. Проще оказывается разыскать — хоть и не очень в этом случае удобную — толкушку для картофеля. Затруднение преодолено, изготовление пряников продолжается.

минаю, какие фигурки можно вырезать из раскатанного теста лавную традицию оленя, птицу, коня, или что-то, имеющее отношение к Рождеству, на-

пример, восьмиконечную звезду.

Заодно интересуюсь у внуков: «Кто пом-нит, как называется звезда, которая привела волхвов поклониться Христу?» ская!» — первый поспел с ответом Ваня. «Вифлеемская»! — поправляет его семиемская!» летний Коля и от смеха роняет на пол кусочек теста. Я ворчу: «Ну вот, уронил тесто, теперь оно будет грязное...» — «А у нас дома мама укоризненно говорит Коля.

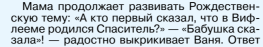
пол моет», — укоризненно говорит Коля. «Бабушка, а можно слепить медведя»? — спрашивает Ваня. \_ «Можно и медведя, и зайца, и лису, — разрешаю я. — Ведь когда родился Иисус Христос, то животные тоже пришли поклониться Ему». — «Пришли вол и осёл, да, бабушка»? — торопится показать свои знания Коля. — «Да, на иконе Рождества Христова можно увидеть, как вол и ослик затрядывают в доли следу правчет мая почения Вана глядывают в ясли, где лежит Младенец». Ваня счастливо смеётся, ему очень понравилось,

что ослик тоже пришёл заглянуть в ясельки и поклониться Богомладенцу. Я догадываюсь, почему: дома мы частенько называем Ваню маленьким упрямым осликом. Ваня требует показать ему ослика на

показать ему ослика на иконе. Мы целой процессией идём в дальнюю комнату, где стоит икона Рождества. По дороге я успеваю напомнить, что иконочка не картина, что её надо поцеловать сначала. Шепотком объясняю и про ослика, и про Ангелов, и про волхвов.

Когда мы снова возвращаемся на кухню, и я поворачиваюсь, чтобы положить вырезанную из теста козулю на противень, то оказывается, что он уже весь занят Ваниными изделиями: колобками, колбасками и какими-то змеями. Их

так много, что они даже лежат друг на друге. Я незаметно убираю несколько колбасок и парочку змей. В тех же целях Коли-Ванина мама предпринимает отвлекающий маневр: «Как вы думаете, какую ещё фигурку можно вырезать к Рождеству»? Коля придумывает сделать снеговика и ёлочку. Ваня упорно катает очередную змею.



нельзя признать верным, и мама задаёт вопрос иначе: «Кто рассказал пастухам о рождении Спасителя?» И получает от Коли правильный ответ: «Ангел!» Мы его хвалим, и Коля, вдохновлённый успехом, просит: «Спросите у меня ещё что-нибудь!» В результате получается импровизированная рождественская викторина.

Так за разговорами работа незаметно подходит к концу. Но вырезать и испечь пряники — это только полдела. Самое интересное впереди. Пряники надо расписать глазурью разных цветов. Это увлекательнейший творческий процесс. После перерыва на обед Коля с Ваней

вооружаются кисточками. Тут нам всем надо быть начеку, потому что теперь можно легко прилипнуть к столу, за которым сидит Ваня, к стулу, на котором сидит Ваня и к самому Ване. Все покрыто сладкой глазурью. Но зато и пряники приобретают нарядный, праздничный вид. По коричневому полю разбегаются сахарные зигзаги, точечки и загогулины. Са-

мые красивые пряники откладываются для батюшки и Колиной учительницы воскресной школы. На Рождество пряниками одариваются друзья, гости, соседи. Хватает на всех. И неизвестно, кто получает большее удовольствие, одариваемый или даритель.



Рецепт: 2 стакана сахара пережечь на сковороде, влить 3/4 стакана воды. Отделить 2 желтка, взбить их с двумя столовыми ложками сахара. Взбитые желтки положить в сковородку, туда же добавить 200 гр. маргарина и неполную чайную ложку соды (погашенной уксусом), корицу, гвоздику, затем добавить муку (примерно 1 кг). Глазурь: 2 белка взбить с двумя столовыми ложками сахарной пудры и добавить краситель (сок клюквы, свёклы, моркови). Этими взбитыми белками расписывают козули.

Лариса КАЛЮЖНАЯ

Случилось это за пару дней до Нового года, когда дети ждут чудес, а взрослые надеются, что следующий год принесёт больше хорошего. Падал снег. На улицах было семь лет, и я с особым трепетом ждала Нового года. Моя мачеха Анна, которую я зову Татой, работает в ателье. Зарабатывает немного, поэтому роскоши даже в такой день ждать не приходилось. Впрочем, мне для счастья нужны были конфеты да игрушка. А ещё, чтобы папа был рядом. Но он уехал на заработки, и в этот Новый год мы будем с Татой вдвоём.

— Маша, закрой дверь, я скоро вернусь, — услышала я голос Анны и хлопок двери. Я одна дома. Слышно, как на кухне кипит вода в кастрюле с овощами. Тикают часы в прихожей. Я села на подоконник, чтобы посмотреть, как Тата выходит из подъезда. Вон она, в стареньких чёрных сапожках и драповом пальто, пошла через дорогу к магазину. Люблю бывать дома одна. Это и возможность для шалостей, и время помечтать, посмотреть во двор, и примерить платья Таты. Обычно она мне этого не разрешает.

Вдруг меня осенила идея: наверное, Тата уже купила подарок на праздник. А что если поискать?! Просто посмотрю и положу на место, — думала я. Ноги сами понесли меня в гостиную. Я раскрыла все нижние шкафчики — ничего. Осталась ещё одна полка наверху. Но до неё так просто не добраться. Я побежала за стулом на кухню. Он был больше меня, очень тяжёлый, еле донесла. И, о чудо! Коробка. Я стянула её с полки, спрыгнула на пол, развернула упаковку. Это была кукла моей мечты: красавица с золотыми локонами, голубыми глазками, одетая в малиновое воздушное платье. Чудесная игрушка. Я не могла налюбоваться ею. Потом принесла расчёску, свои заколки и стала делать ей причёски. Не знаю, сколько я так играла, но тут пришла Тата, а я и не заметила. До сих пор помню, как испугалась, как было стыдно. Я играю на полу, а Анна стоит напротив, с сумками, ещё в пальто, уставшая — и молчит. Я лихорадочно придумывала оправдание. Тата заговорила первой:

«Нашла подарок... Ну что же, играй. Только в Новый год мне уже нечего будет подарить».

— Дед Мороз принесёт, — только и смогла вымолвить я. Не подумайте, я не глупышка и давно не верила в такие сказки. Тата улыбнулась и пошла на кухню. Я убрала куклу в коробку и оставила на диване в гостиной. Я не знала как себя вести, было так стыдно. У Анны не так много денег, чтобы купить ещё один подарок. Она хотела порадовать меня, а я... «Тата, — подошла я к ней, — извини». — «Ничего, малыш-

ка», — она улыбнулась так ласково, что все волнения и неловкость мигом прошли.

За окном стемнело. Прохожих стало меньше. Снег повалил с новой силой. Ветер кружил его по двору. Тата заварила чай и мы сели у окна ужинать, и молча смотрели в синеву улицы. Наслаждались малиновым вареньем с сушками и теплом.

## ATAT ROM

Утром я встала и, первое что увидела, была вчерашняя кукла. Её усадили рядом с моей кроватью. В доме тихо. Слышно часы: тик-так, тик-так. «Тата ещё спит», — подумала я. Сегодня Новый год, значит, скоро мы будем готовить праздничный ужин, а вечером съедим все эти



вкусные яства. Я выглянула в окно. Солнечно. Двор в сугробах. Вот мальчишка из соседней квартиры гуляет со своей собакой. Люблю раннее утро. Это всегда красиво. Даже в городе по утрам чувствуется дыхание природы.

— Маша, — раздалось из коридора, — ть ещё спишь?

Я решила притвориться спящей. Не хотелось так рано вставать, хотелось понежиться

в постельке. Послышались мягкие шаги — это Тата осторожно ступала по деревянному полу. Было слышно, как она набирает воду в чайник, зажигает газ. Потом металлический стук — это чайник поставили греться.

стук — это чаиник поставили греться. Ещё пару минут слышались позвякивания из кухни, а потом по квартире потянулся мягкий запах свежего чая. Я встала и босиком побежала к ней.

 Доброе утро, — бодро с порога крикнула я.

— Маша, напугала же. Беги в ванную и завтракать.

День пошёл своим чередом. После чая мы сели за приготовление салатов. Пару раз приходили знакомые поздравить с наступающим Новым годом. К вечеру уже уставшие, мы закончили со всеми приготовлениями. Осталось лишь отправить подарки под ёлку и накрыть стол. Мы скоро управились: расстелили скатерть на тумбу, которая и была нашим праздничным столом, расставили посуду и вкусности. Настало время класть подарки — девять часов вечера. Для Таты я сделала из пластилина Деда Мороза со Снегурочкой на деревянной подставке. Я поставила подарок новогоднее дерево. Других подарков там не было, ведь куклу я получила вчера.

вчера.
Вот и Новый год! Сразу после боя курантов я отправилась спать — умаялась за день. Тата была рада моему подарку. А я поняла, что дарить людям что-то самой — это бо1льшая радость, чем получать подарки. Довольная, я быстро уснула. За окном ещё шумели, праздник только начался.

— Тик-так, тик-так... — услышала я и проснулась. Сколько же времени? Как тихо! На улице уже никого нет. Тик-так, тик-так. Я встала и на цыпочках прошла в зал. Тата спала. На ёлке светилась гирлянда, мигала звёздочка на вершине. Я стояла и любовалась этой красотой. Мой взгляд скользил сверху вниз, от шарика к шарику. Как красиво мы украсили ёлку! Вдруг... «Ой», — вырвалось у меня. Под ёлкой сидел плюшевый мишка. Я подошла ближе, взяла игрушку. Это — новый, у меня такого не было. В лапке мишка что-то держал. Записка! Она гласила: «Машеньке». Мне стало стыдно второй раз за последние два дня. Бедная моя Тата, как и когда она умудрилась купить мне ещё один подарок? Сегодня я обязательно нарисую что-нибудь специально для неё, чтобы у Таты тоже было два подарка. «Тик-так, тик-так», — стучали часы. Ещё темно, захотелось спать. Глаза стали слипаться, и я побрела в комнату. Обняла мишку, укуталась в одеяло и заснула. Тик-так, тик-так...

### ЗАВЕТ С БОГОМ О ВСТУПЛЕНИИ В НОВУЮ ЖИЗНЬ

**Б**лагодать и сила Крещения... очищает грех в каждом человеке, и совершенно измывает всякую нечистоту и скверну, принесённую повреждением (первородным грехом). Поскольку же мы состоим из двух естеств, т.е. души и тела, из естества видимого и невидимого, то и очищение двоякое: водою и Духом, и одно приемлется

видимо и телесно, а другое, в то же время, совершается нетелесно и невидимо. Одно есть образное, а другое истинное, очищающее самые глубины. воспомоществуя первому рождению, из ветхих делает нас новыми, из плотских, каковы мы ныне, — Богоподобными, разваряя без огня и воссозидая без разрушения. Ибо... под силою Крещения

разуметь должно Завет с Богом о вступлении в другую жизнь и о соблюдении большей чистоты. И, конечно, каждый из нас всего более должен страшиться и *всяцем хранением блюсти* (Притч.4.23) свою душу, чтобы не оказаться нам солгавшими сему исповеданию. Ибо если Бог,

принятый в Посредники при договорах человеческих, утверждает их, то сколько опасно соделаться нарушителем заветов, которые заключены нами с Самим Богом, и быть виновными пред Истиной не только в других грехах, но и в самой лжи? Притом нет другого такого ни возрождения, ни воссоздания, ни восстановления...

Хотя, сколько можно, домогаемся оного со многими воздыханиями и слезами, и хотя чрез сие закрываются с трудом раны... но лучше не иметь нужды во втором очищении, но устоять в первом... Ибо страшно, вместо нетрудного врачевания употреблять труднейшее, отвергнув благодать милосердия, делаться подлежащими наказанию. Да и сколько

нужно проливать слёз, чтобы они сравнились с источником Крещения? И кто поручится, что смерть ждёт нашего уврачевания

Святитель Григорий Богослов. архиепископ Константинопольский Ч.1. м. 1844



На всех ектеньях, возгла-шаемых в храме диаконом или иереем, народ почти всегда отвечает краткими словами: «Господи помилуй». Вот как трактует значение сих слов Николай КАВАСИ-

ЛА, митрополит Солунский известный богослов XIV века:

Это молитва осуждённого. В сих двух кратких словах заключается, однако, великая сила. Ими мы выражаем наши просьбы, обращенные к Господу Богу, от Которого мы ждём исполнения наших прошений. В них отражается также то, что мы не доверяем самим себе, но во всём полагаемся на Господа, и только от Него ждём помощи.

Отвечая на все молитвенные воззвания священнослужителя словами «Господи помилуй». мы умоляем, мы просим Бога

«ГОСПОДИ, ПОМИЛУЙ!» лишь об одном — дабы быть нам помилованными... Итак,

«Господи помилуй» есть молит-

ва осужденного.

На всех наших богослужебных последованиях, равно как и на Божественной литургии, иерей призывает верных воссылать Господу множество разных молитв и прошений. Однако, предстоящий народ неизменно молит Бога только о помиловании, взывая неизменно: «Господи помилуй». Почему? Да ведь просить милости у Бога это значит просить Его Царства, которое обещано было Христом. «Ищите же прежде Царства Божия и правды Его» (Мф.6.33), сказано было устами Господа Иисуса

Христа в Евангелии. Неужели же не даст Он нам того малого, в чём мы имеем нужду, ведь Он Сам знает все наши нужды прежде нашего прошения. Поэтому будем следовать примеру истинных древних христиан, которые молили Его о помиловании, т.е. искали, прежде всего, быть вместе с Богом, в Его Царстве, а ведь Божественная литургия как раз и ведёт нас в Его Царство уже здесь на земле, ибо она и есть

Его благословенное Царство» «Цветник духовный»

> Так и я открою свой секрет. И к вам,

Захочу — и птицы сами прилетят ко мне. Захочу — прилетят голуби и воробьи. Захочу — синицы. Захочу — явятся гости севера — снегири и свиристели. Нет, я не волшебник. Я

нет волшебной палочки. Но зато у меня есть волшебная полочка. На вид полочка совсем проста: простая фанерка с простыми деревянными бортиками. Но в полочке волшебная сила!

не шепчу таинственных заклинаний. И у меня



надо на простую полочку насыпать простой крупы и простых хлебных крошек. Потом полочку нужно выставить за окно. И полочка сразу станет волшебной! На неё сразу же прилетят голуби и воробьи. А если вы живёте у парка или в

деревне, укрепите на полочке кусочек сала — к вам прилетят синицы! Положите на полочку кисти рябины прилетят снегири и свиристели.

Сделайте волшебную полочку, и каждый день станут прилетать к вам разные птицы. Вы станете добрым повелителем птиц!

Николай СЛАДКОВ



#### рождение христа

Прохладно ночью в Вифлееме. Густою тьмой окутан он. Суровый страж в тяжёлом шлеме Хранит его спокойный сон; Костёр погас, уже не тлеет, И ветер завывает в тьму. Озябли руки, плащ не греет... И вдруг — видение ему: Сияньем легким осветилась Ночного мрака глубина Звезда на небе появилась Невиданная, и Она Лучами озарила пашни, Погосты, храмы и холмы, Дома, сторожевые башни, Ворота городской тюрьмы. И где-то, где-то издалека Волхвы уж тронулися в путь По предсказанию пророка, Чтоб на Спасителя взглянуть. Не близок путь их и опасен, Но вещий знак зовёт вперёд.. Всё ярче свет, он — чист и ясен. Звезда горит, Звезда зовёт! Александр АНИСИМОВ, СПб

Живой родник

для каждого, для всех. Спокойствием святое место дышит. Здесь на заре

звенящих капель смех Дано иным мечтателям услышать Здесь три струи сплетаются косой, Их ждёт река и прочь

несёт куда-то,

Колючий ёж спешит на водопой, В траве густой резвятся лягушата... Живой родник,

ты Господом храним, А красоту вокруг творим мы сами На то с часовни отче Серафим Благословляет нас своею дланью. Кто чист душой,

, для тех чиста вода –

Журчи и пой,

сердца людские грея, -Наш дар благой.

Мы вновь пришли сюда К тебе прильнуть

и стать чуть-чуть добрее. Елена БОЛДЫРЕВА, прихожанка храма прп.Серафима Саровского в пос.Песочный

### Церковь прп. Серафима Саровского и «Обители Веры и Милосердия»

197758, Санкт-Петербург, Курортный район, пос. Песочный, Ленинградская ул., 10. Тел. (812) 240-26-49 (53)

Богослужебные дни: среда, пятница, суббота, воскресенье. В пятницу — исповедь с 17.00 до 21.00

Сайт храма: Hramserafima.spb.ru Сайт православного

просветительского общества имени схимонаха Иннокентия (Сибирякова): sibiriakov.sobspb.ru

Для хозяйственных нужд газету не использовать!

## Редакционный совет храма прп. Серафима Саровского:

протоиерей Игорь Филин Степнова Ксения Александровна – Рубцова Ирина Николаевна - Казаков Евгений Александрович

Проезд:

электропоездом от Финляндского вокзала до платформы Песочная автобусом № 109 и м/такси № 259 от станции метро «Озерки»